Todi, 17.10.2011
FORUM DEL MONDO DEL LAVORO

INTERVENTO DI APERTURA
Cardinale Angelo Bagnasco
Arcivescovo di Genova
Presidente della Conferenza Episcopale Italiana

1. Ringrazio per il cortese invito a porgaresaluto a questo Convegno promosso dal FORUM
del mondo del lavoro. La comune ispirazione cnetiaonsente di fare, in un certo senso, un
discorso di famiglia che possa essere ascoltaidoeaevolenza e speriamo condiviso oltre questo
uditorio. Il nostro animo & ancora segnato da gquantaccaduto sabato scorso a Roma, e non
possiamo non esprimere la nostra totale esecrapené violenza organizzata da facinorosi che
hanno turbato molti che intendevano manifestarenauo pacifico le loro preoccupazioni. Alle
Forze dell’Ordine va la nostra rinnovata gratitedi®& stima per il loro servizio, che presiede lo
svolgimento sicuro e ordinato della vita del Paese.

Che dei cristiani si incontrino per ragaoe insieme sulla societa portando nel cuoredda
della gente e i criteri della Dottrina sociale deChiesa, € qualcosa di cui tutti dovrebbero
semplicemente rallegrarsi. E’ un segno di vivacesepevolezza, e di responsabile partecipazione
alla vita della “citta”. E’ espressione di quelt@lligenza d’ amore che nasce da Cristo Gesu: Egli
continua a donarci la luce della sua Parola e taaf@orroborante dell’ Eucaristia, cuore del
discepolato e sorgente perenne della Chiesa. &tnio vitale di Parola, Sacramenti e vita, & infatt
cio che sostanzia la presenza del cristiano neldma@nil suo servizio agli uomini. In forza della
fede e della sequela Christi, il discepolo rivigesituazione di Pietro sul lago di Galilea, chiammeat
rispondere all'invito del Maestro ad andare versd.ui camminando sulle acque. E’ noto lo
sviluppo della vicenda: egli scende dalla barcaedaivrovava al sicuro e si avventura sulle onde.
Ma poi, avvolto dalla notte, dal vento impetuosallaiburrasca crescente, comincia ad affondare.
Che cosa é successo nello spazio di pochi sec@f?Pietro ha distratto lo sguardo dal volto di
Gesu, si e attardato a guardare le forze avvesla datura, e le ha commisurate con la sua
piccolezza. Allora ha avuto paura ma, piu profoneai®, si e indebolita la fiducia nel Signore.
L’eco della vicenda di Pietro illumina la situazédi ogni cristiano: egli € chiamato ad attravessar
il mare del tempo, a camminare sulle acque fidandio€risto senza mai distogliere gli occhi da
Lui. Qualora si vedesse affondare, sarebbe il selgiia sua “distrazione” dal Volto Santo, del suo
essere catturato dalle forze del mondo. E quaratoaspresi dal mondo diventiamo “del “ mondo,
anziché essere “nel” mondo ma non “del” mondo, ® diventiamo incapaci di servire gli uomini.
Non é dunque I'immedesimarsi al mondo che pernditservirlo meglio, ma il vivere nella verita
di Dio anche quando questa sembra impossibile,dpuarirrisa 0 non € compresa come il comando
di camminare sul mare. E questa verita € da ammencon amore, senza paura di essere
emarginati. E’ la sapienza della croce che Ipiratd e sostenuto, nelle diverse epoche, la
presenza dei cattolici nelle istituzioni pubbliaheel tessuto sociale del Paese; che ha contriiouito
modo determinante a costruire I'anima dell’ltalianga ancora che I'ltalia politica. E che dopo
I'unificazione, a fronte di situazioni difficili gravi, é stata presenza decisiva per la ricosingzi
del Paese, per I'elaborazione di un nuovo ordirgtittzionale, per la promozione della liberta e lo
sviluppo della societa italiana. E neppure € maneaton manca il convinto apporto per lI'apertura
verso un’Europa unita, e per la salvaguardia dedlee nel mondo. Questa storia € nota a tutti e
sarebbe ingiusto dimenticarla o sminuirla.

2. Dobbiamo dunque riaffermare, innanzitutiqunto sorgivo della presenza sociale e eivil
dei cattolici: il primato della vita spirituale, guguardare fermamente al volto di Cristo che @on |
forza del suo Spirito sprigiona dinamismi virtua$intelligenza e di dedizione. Qualora si



sbiadisse questo primato, i cristiani sarebbero logabi alla cultura dominante e a interessi
particolari: in una parola, sarebbero sopraffattiied onde dove stava per affondare I'apostolo
Pietro. L'esperienza insegna da sempre che,nhaampo, non sono l'organizzazione efficiente o
il coagulo di interessi materiali o ideologici cheggono gli urti della storia e degli egoismi di
singoli o di parti, ma la consonanza delle animdee cuori, la verita e la forza degli ideali:
“Considera sommo crimine — diceva il poeta latinov@nale - preferire la propria sopravvivenza
all'onore, e perdere per la vita le ragioni deler®”. E cio vale non solo per il singolo individuo
ma anche per un Paese, una civilta, una culturan$erza del relativismo gnoseologico e morale,
venissero corrosi i valori che giustificano l'ingg® della vita, allora verrebbero meno anche le
fondamenta e le forze che sostengono la convivenz#ale, ed edificano una Nazione come
comunita di vita e di destino. E’ questo patrimosyirituale che permette I'unita culturale e saial
dei cristiani per essere, secondo la parola delsMagelievito e sale nella pasta. Tornando
all’'episodio evangelico, ci chiediamo: dove trov@m volto di Cristo? Dove Lo possiamo, come
Pietro, guardare fisso con gli occhi della fedeeé aiore? La Chiesa, ricorda Sant’Ambrogio, e
“misterium lunae”, cioé riflette la luce del suodSp e Signore. E nel grembo della Chiesa Madre
risplende il Sacramento della Presenza reale dnBianondo, la Santissima Eucaristia, memoriale
della Pasqua del Signore, alla cui intimita Eglinsiita nel sacro convito. Sant’Agostino ci aiuta a
comprendere il profondo rapporto tra il misteroaigtico e la presenza del cristiano nel mondo:
“lo sono il cibo dei forti (...) Tu non trasformeraie in te, come il cibo del corpo, ma sarai tu ad
essere trasformato in meC¢nfessionVIl, 10, 8). Nella santa comunione, dunque, siasgailati

a Lui, conformati a Lui: la nostra individualitaevie elevata non distrutta, si ritrova piu riccdanel
comunione trinitaria. Unendoci intimamente a Sdpretesso tempo Egli ci apre agli uomini e ce li
fa riconoscere non solo come nostri simili ma cdnagelli, e ci spinge ad amarli nelle diverse
modalita del servizio, compresa la forma alta eleatella politica. Alla politica, che ha la grande
difficile responsabilita di promuovere il bene camula Chiesa in ogni tempo ha guardato con
rispetto e fiducia, riconoscendole la gravita dehpito, le conquiste di volta in volta raggiunte pe
il bene della societa, e sostenendo con la forila geeghiera coloro che hanno abbracciato questo
servizio con onesta e impegno. Se per nessunosipesl’assenteismo sociale, per i cristianine u
peccato di omissione, infatti “da qui, dal’Eucéias- scrive Papa Benedetto XVI — deriva dunque
il senso profondo della presenza sociale della $2hieome testimoniano i grandi Santi sociali che
sono stati sempre anime eucaristiche. Chi ricon@s1 nell’Ostia santa, lo riconosce nel fratello
che soffre, che ha fame e sete, che e forestignnidb, malato, carcerato; ed e attento ad ogni
persona, si impegna, in modo concreto, per tutirooche sono in necessita. Dal dono di amore di
Cristo proviene pertanto la nostra speciale resgalis di cristiani nella costruzione di una sa&ie
solidale, giusta, fraterna” (Benedetto X\@melia Corpus Domini23.6.2011).

3. Radicati e fondati in Cristo — come dhidioni di giovani hanno meditato alla Giornata
Mondiale della Gioventu a Madrid (agosto 2011)cristiani abitano la storia consapevoli di avere
gualcosa di proprio da dire, qualcosa di decispipbene dell’'umanita. Qualcosa che e dato dalla
fede, che si rivela pienamente in Gesu, ma chemisnra — e avvicinabile dalla ragione pensante e
aperta: e l'autentica concezione dell'uomo, della dignita, dei suoi bisogni veri, non indotti e
imposti da una cultura prona all’ideologia del o#o. Senza questa visione, paragonabile al tesoro
nascosto nel campo o alla perla preziosa, I'ordomale e civile si deforma e progressivamente si
allontana dall’'uomo. E’ con questo patrimonio unsate che la comunita cristiana deve animare i
settori prepolitici nei quali maturano mentalitai@ffinano competenze, dove si fa cultura so@ale
politica. “Non si tratta di predicare il Vangeloseriveva Paolo VI — in fasce geografiche sempre
piu vaste o a popolazioni sempre piu estese, maeaticraggiungere e quasi sconvolgere mediante
la forza del Vangelo i criteri di giudizio, i valodeterminanti, i punti di interesse, le linee di
pensiero, le fonti ispiratrici e i modelli di vitéel'umanita, che sono in contrasto con la Parola d
Dio e con il disegno della salvezza” (Esortaziomp®é#tolica,Evangelii nuntiandin. 19).



E’ noto che non tutte le concezianiropologiche sono equivalenti sotto il profilo nale;
da umanesimi differenti discendono conseguenzesipger la convivenza civile. Se si concepisce
'uomo in modo individualistico, come oggi si tepd®me si potra costruire una comunita solidale
dove si chiede il dono e il sacrificio di sé? H®asi concepisce in modo materialistico, chiusa all
trascendenza e centrato su se stesso, un grumaterancaduto nello spazio e nel tempo, come
riconoscerlo non “qualcosa” tra altre cose, ma lguwao” che é qualitativamente diverso dal resto
della natura? E su che cosa potra poggiare la iguétadinviolabile? E quale sara il fondamento
oggettivo e non manipolabile dell’'ordine morale?a30io Creatore e Padre puo fondare e garantire
la piu alta delle creature, 'uomo. Per questo,edtav religione subisce I'emarginazione palese o
subdola, dove si pretende di confinarla nellassfiedividuale come una questione priva di valenza
pubblica - magari con la motivazione del primadtialtestimonianza silenziosa puntiforme o della
neutralita rispettosa - 'uomo rapidamente decko#o I'imperio di logiche illiberali, e diventa
preda di poteri ridenti ma disumani. La dimensioglgyiosa & storicamente innegabile, e si rivela
anche ai nostri giorni una dimensione incoercidéé’essere e dell’agire dell'uomo: negarla o non
riconoscerne la dimensione pubblica, significa mraaa societa violenta, chiusa e squilibrata a
tutti i livelli, personale, interpersonale, civildna societa incapace di pensare e tanto piu ubrat
il bene comune, scopo della societa giusta. Il bamaune, infatti, comporta tutte le dimensioni
costitutive dell'uomo, quindi deve riconoscere andh sua apertura a Dio, la sua dimensione
religiosa. E dato che la persona € un essere aziogle, cio che universalmente lo riguarda ha
sempre una valenza anche sociale: “Relegare larfellembito meramente privato, mina la verita
dell'uomo e ipoteca il futuro della cultura e dedlacieta. Al contrario, rivolgere lo sguardo al Dio
vivo, garante della nostra liberta e della verdtajna premessa per arrivare ad una umanita nuova”
(Benedetto XVI| ettera ai Vescovi spagnoB.7.2006).
Per questo la religione non e un problg®r la societa moderna ma, al contrario, unasiaso
e una garanzia: la Chiesa non cerca privilegi, nélevintervenire in ambiti estranei alla sua
missione, ma deve poter esercitare liberamentetajem missione. | cristiani da sempre sono
presenza viva nella storia, consapevoli che Ilde fen Cristo, con le sue implicazioni
antropologiche, etiche e sociali, € un bene anehndaCitta. Ed hanno costituito una presenza di
coagulo per ogni contributo compatibile con l'aptogia relazionale e trascendente, e con |l
progetto di societa aperta e solidale che ne caresegono diventati nella societa civile massa
critica, capace di visione e di reti virtuose, pentribuire al bene comune che & composto di “terra
e di “cielo”. Il patrimonio di dottrina e di sapiea che costituisce la terra solida e la bussalal pe
cammino, forma il corpus della Dottrina socialelaeChiesa: esso, alimentato nella comunione
ecclesiale, € un tesoro provvidenziale, insupezabihecessario per i cattolici che vogliono servire
la citta degli uomini nei suoi diversi ambiti, ed disponibile a tutti. Per questo non possono
arretrare di fronte alle sfide. Siamo grati al $aPadre Benedetto XVI che, nella visita alla Dioces
di Lamezia Terme, ancora una volta ha ricordatantjua opportuna “la Scuola di Dottrina Sociale
della Chiesa, sia per la qualita articolata dellappsta, sia per la sua capillare divulgazione.
Auspico — aggiungeva — che da tali iniziative sgatia una nuova generazione di uomini e donne
capaci di promuovere non tanto interessi di panie,il bene comune” (Lamezia Tern@melia9-
10.2011). La Dottrina Sociale della Chiesa non énsieme di argomenti slegati e chiusi, ma un
Corpo organico con un centro vitale e dinamico &€l natura umana con i suoi dinamismi e le sue
leggi. Solo riconoscendo nei fatti e senza sconéstp dato universale e irrinunciabile - questo
“patrimonio valoriale genetico” che crea unita audle — € possibile guardare in modo coerente e
costruttivo ai vari areopaghi del mondo.
E’ opportuno ripetere che non c’é motiveednere per la laicita dello Stato, infatti il peipio
di laicita inteso “come autonomia della sfera @w politica da quella religiosa ed ecclesiastica —
ma non da quella morale — & un valore acquisitecenosciuto dalla Chiesa e appartiene al
patrimonio di civilta che e stato raggiunto. (...) laicita, infatti, indica in primo luogo
I'atteggiamento di chi rispetta le verita che soattono dalla conoscenza naturale delluomo che
vive in societa, anche se tali verita sono nelEssb tempo insegnate da una religione specifica,

3



poiché la verita € una” (Congregazione della Dadtrdella FedeNota dottrinale circa alcune
guestioni riguardanti 'impegno e il comportamerttei cattolici nella vita politicag4.11.2002, n.
6). E poiché solo scegliendo la verita che 'uomgeé natura, egli giunge alla propria perfezione,
allora la morale € liberazione dell’'uomo e la fedstiana e 'avamposto della liberta umana.
Tuttavia bisogna ricordare che ilonoscimento della rilevanza pubblica delle fedi
religiose se per un verso e un valore auspicabdewto, dall’altro € fortemente insufficiente in
ordine alla costruzione del bene comune e allosste®ncetto di vera laicita. Infatti esso e —
potremmo dire — come una cornice di apprezzabileeama che deve essere riempita di contenuti.
La laicita positiva, infatti, non puo ridursi a pitto e a procedure corrette, ma, anche qui, deve
misurarsi con 'uomo per cio che € in se stessvansalmente, cioé con la sua natura. E’ questa che
invera le diverse culture e che ne misura la bonge si vuole, l'intrinseco livello di umanesimo.

4, | fedeli laici sanno che e loro davdavorare per il giusto ordine sociale, anzi élahito

di servizio che hanno verso il mondo in forza d@eitropologia illuminata dalla fede e dalla
ragione. E’ questo il motivo per cui non possonteta. Nel Documento conclusivo della XLVI
Settimana sociale dei Cattolici italiani a Reggialdbria si legge: “Noi tutti, come Chiesa e come
credenti, siamo chiamati al grande compito di serii bene comune della civitas italiana in un
momento di grave crisi e allo stesso tempo di me&ndei centocinquant’ anni di storia
politicamente unitaria. Vedercelo affidato pud steie richiede prudenza, ma non deve generare
paura o peggio ancora indifferenza&XL{Vl Settimana sociale dei Cattolici italiani, Daoento
conclusivo, Reggio Calabria ottobre 2010, n. 20). Come sempogliamo portare il nostro
contributo, consapevoli che, storicamente, “se abhiamo fatto abbastanza nel mondo, non é
perché siamo cristiani, ma perché non lo siamo sthhaa” (CEl,La Chiesa ltaliana e le
prospettive del Paes&981, n.13). Quanto piu le difficolta culturalseciali sono gravi, i cristiani
tanto piu si sentono chiamati in causa per porilal@o contributo specifico, chiaro, e deciso,
senza complessi di sorta e senza diluizioni ingicabili, poiché 'uomo non é un prodotto della
cultura, come si vuole accreditare, e la societa @ il demiurgo che si compiace di elargirgli
guesto o quel riconoscimento secondo convenienaroetiche, schemi ideologici o dinamiche
maggioritarie. L'uomo e in sé il valore per eccefla, che di volta in volta si rifrange in una ctdtu
che tale e quando non lo imprigiona, consentendbgborsi in continuo rapporto con la propria
verita. Egli, infatti, porta nel suo essere un deassere che costituisce la morale naturale. Esiste
insomma, un “terreno solido e duraturo” (Bened&ft), Discorso ai Rappresentanti del Consiglio
d’Europa 8.9.2010), che é quello dei principi o valori Sesziali e nativi” (Giovanni Paolo I,
Evangelium vitaen. 71), quindi irrinunciabili non perché non shdbano argomentare ma perche,
nel farlo e nel legiferare, non possono esserecdatain quanto inviolabili, inalienabili e indivtsli

(cfr Benedetto XVIDiscorsocit.). Essi appartengono, per cosi dire, al DNAadeatura umana, al
ceppo vivo e originario di ogni altro germoglio eaéle. Il Santo Padre Benedetto XVI, nella
“Caritas in veritate”, dopo aver osservato chevéata dello sviluppo consiste nella sua integadlit
(n.18), ricorda al mondo che il vero sviluppo hacentro vitale e propulsore, e questo e “l'apertura
alla vita” (n. 28).

Oggi l'attenzione generale €& puntatan cdagione ai grandi problemi del lavoro,
delleconomia, della politica, della solidarietadella pace: problemi che oggi attanagliano
pesantemente persone, famiglie e collettivita, igpmente i giovani. La sensibilita e la presenza
costante della Chiesa sul versante dell’etica soéaotto gli occhi di tutti e nessuno la puojanel
sua millenaria storia, onestamente negare. Eeémet messaggio cristiano, né € una conseguenza:
“Chi infatti non ama il proprio fratello che vedegon pud amare Dio che non veddGy 4,20).
L’incalcolabile rete di vicinanza e di solidariethe abbraccia I'intero territorio nazionale graaie
nostri sacerdoti, consacrati, innumerevoli volonteappresenta una mano tesa trasparente e
universalmente nota: € quotidianamente frequemtatan crescente stuolo di fratelli e sorelle in
difficolta che ricevono ascolto, aiuto, attenzioi®l € sempre piu anche luogo di incontro e di
concreta integrazione tra popoli, religioni e crdtull Signore Gesu, Figlio di Dio e Salvatore del

4



mondo, ispira e sostiene questa rete di fraterngaczhe si avvale di risorse provvidenziali, e di
guell’amore gratuito che nessun codice di diritbgipvo puo stabilire e garantire, perché essoevien
dall’Alto. Ed & ogni giorno da invocare da Dio erifanovare in Dio, come dono e compito verso
tutti. La ricaduta sociale della fede cristian@aiene al patrimonio dottrinale, segna la mission
della Chiesa e ispira la prassi della cristianMache circa il tema critico e complesso del lavdao,
Chiesa non da ora segue le vicende in modo attergartecipe e, nei limiti delle sue competenze,
si pone a fianco dei diversi protagonisti con uresenza discreta, rispettosa e responsabile. Oggi,
dunque, la sensibilita generale & puntata in mgaeiale sul’'uomo nello sviluppo della sua vita
terrena, e quindi sulle vie migliori per assicuragaustizia sociale, lavoro, casa e salute, rete
accogliente e solidale, pace: valori, questi B, @he vanno a descrivere cio che e chiamatadetic
sociale”.

5. Ma la giusta preoccupazione verso tjiesi non deve far perdere di vista la posta in
gioco che e forse meno evidente, ma che sta adla teogni altra sfida: una specie di metamorfosi
antropologica. Sono in gioco, infatti, le sorgestésse dell’'uomo: I'inizio e la fine della vita unaa

il suo grembo naturale che e 'uomo e la donnamatimonio, la liberta religiosa ed educativa che
e condizione indispensabile per porsi davanti mipie e al destino. Proprio perché sono “sorgenti”
dell’'uomo, questi principi sono chiamati “non negdmli”. Quando una societa s’ incammina verso
la negazione della vita, infatti, “finisce per nibavare piu le motivazioni e le energie necesgagie
adoperarsi a servizio del vero bene delluomo. iSerle la sensibilita personale e sociale verso
'accoglienza di una nuova vita, anche altre forgieaccoglienza utili alla vita sociale si
inaridiscono” (Benedetto XVICaritas in veritate n. 28). Senza un reale rispetto di questi valori
primi, che costituiscono l'etica della vita, & 8lrio pensare ad un’etica sociale che vorrebbe
promuovere 'uomo ma in realta lo abbandona nei eraindi maggiore fragilita. Ogni altro valore
necessario al bene della persona e della soatdti,i germoglia e prende linfa dai primi, mentre
staccati dall’accoglienza in radice della vita, rpotmo dire della “vita nuda”, i valori sociali
inaridiscono. Ecco perché nel “corpus” del bene woennon vi € un groviglio di equivalenze
valoriali da scegliere a piacimento, ma esiste iine e una gerarchia costitutiva. Nella coscienza
universale sancita dalle Carte internazionali éess@ una acquisita sensibilita verso i piu poweri
deboli della famiglia umana, e quindi e affermatdavere di mettere in atto ogni efficace misura di
difesa, sostegno e promozione. Cid € una grandguista, salvo poi — questa dichiarazione — non
sempre corrispondere alle politiche reali. Maghiediamo, chi e piu debole e fragile, piu povero,
di coloro che neppure hanno voce per affermareoipqpo diritto, e che spesso nemmeno possono
opporre il proprio volto?...Vittime invisibili maeali! E chi e piu indifeso di chi non ha voce pé&rch
non I'ha ancora o, forse, non I'ha piu? E, invdeopresa in carica dei piu poveri e indifesi non
esprime, forse, il grado piu vero di civilta di corpo sociale e del suo ordinamento? E non modella
la forma di pensare e di agire - il costume - dipapolo, il suo modo di rapportarsi nel proprio
interno, di sostenere le diverse situazioni deiia &dulta sia con codici strutturali adeguati, resh
segno dell'attenzione e della gratuita personale@es® insieme di atteggiamenti e di
comportamenti propri dei singoli, ma anche dellaiet@ e dello Stato, manifesta il livello di
umanita o, per contro, di cinismo paludato, di opgio e di una Nazione. La nostra Europa, come
l'intero Occidente segnato da una certa culturécedel fortemente individualista, si trova da tempo
sullo spartiacque tra 'umano e il suo contrariae&ti temi non sono rimandabili quasi fossero
secondari; in realta formano la “sostanza eticababe del nostro vivere insieme. Gia nel 1992, i
Vescovi italiani scrivevano: "L'elaborazione di ud&ersa cultura delluomo e della convivenza
sociale e il problema piu serio, la piu grande asfathe la societa italiana deve affrontare” (CEl,
Evangelizzare il socialen. 89).

6. Una obiezione ricorrente e che i @istvorrebbero imporre, nella sfera politica eileivin

un contesto pluralistico e complesso, dei valorinfessionali, anziché prendere atto dei
cambiamenti culturali e comportamentali, e semptieete registrarli dando loro dignita giuridica

5



in nome del pluralismo e del principio di tolleranz.’'obiezione contiene due aspetti. Il primo — il
piu evidente — la tesi secondo cui il cristianeswacebbe arrogante e pericoloso alla democrazia.
Ma Papa Benedetto XVI, di recente, precisava daRemto di Berlino: “Contrariamente ad altre
grandi religioni, il cristianesimo non ha mai impmsallo Stato e alla societa un diritto rivelatcgim
un ordinamento giuridico derivante dalla RivelaBomHa invece rimandato alla natura e alla
ragione quali vere fonti del diritto — ha rimandaidarmonia tra ragione oggettiva e soggettiva,
un’armonia che pero presuppone I'essere ambedsieide fondate nella Ragione creatrice di Dio
(...) Dal (...) legame precristiano tra diritto e fitd& parte la via che porta, attraverso il Medioevo
cristiano, allo sviluppo giuridico dell’'llluminismdino alla Dichiarazione dei Diritti umani”
(Discorso al Parlamento FederalBerlino 22.9.2011; cfr anche Congregazione peol#ina della
fede,Nota cit). Per questa ragione le esigenze etiche fondaihama esigono in chi le difende la
professione di fede cristiana, anche se la dotwligléa Chiesa le conferma e le tutela sempre e
dovunque come servizio disinteressato alla veefubmo e al bene comune delle societa civili”
(Nota cit.n. 5).

Ma vi € anche una seconda tesi nell'dbrez riportata: sembra che lo scopo precipuo degli
Ordinamenti civili debba essere quello di regigra ordinare i comportamenti e i desideri
soggettivi, dal momento che il relativismo culterafocia inevitabilmente nel pluralismo etico, e
guesto viene ritenuto da alcuni la condizione deléanocrazia. Avviene cosi che nella sfera
culturale si rivendica la piu assoluta autonomi#ledecelte morali, e nella sfera legislativa si
formulano leggi che prescindono dall’etica naturaleme se tutte le concezioni della vita fossero
equivalenti. A fronte di tale concezione, mi torada memoria lo Stato Leviatano di Hobbes,
secondo il quale esso esiste come necessario gemdde regola gli istinti violenti di tutti contro
tutti. La Dottrina sociale della Chiesa, il pensiemiversale e I'esperienza, offrono in verita una
visione ben piu alta e nobile dello Stato. In qoecisivo orizzonte, il Consiglio delle Conferenze
Episcopali Europee, a conclusione dell'incontro waie svoltosi in Croazia, cosi si € espresso a
nome di tutti i Vescovi del Continente: “Siamo carivche la coscienza umana e capace di aprirsi
ai valori presenti nella natura creata e redenteDuta per mezzo di Gesu Cristo. La Chiesa,
consapevole della sua missione di servire 'uoma societa con I'annuncio di Cristo Salvatore,
ricorda le implicazioni antropologiche e socialeda Lui derivano. Per questa ragione non cessa di
affermare i valori fondamentali della vita, del nmabbnio fra un uomo e una donna, della famiglia,
della liberta religiosa ed educativa: valori suialijsi impianta ed & garantito ogni altro valore
declinato sul piano sociale e politico” (CCEEsemblea plenarj&Zagabria 3.10.2010).

A volte si sente affermare che di quesiori non bisognerebbe parlare perché “divisevi
quindi inopportuni e scorretti, mentre quelli rigdanti I'etica sociale avrebbero una capacita
unitiva generale. L’invito, non di rado espliciggrebbe quello di avvolgerli in un cono d’'ombra e
di silenzio, relegarli sempre piu sullo sfondo gty di ciascuno, come se fossero un argomento
scomodo, quindi socialmente e politicamente inofyma. L'invito & spesso di far finta di niente, di
“lasciarli al loro destino”, come se turbassere@dacienza collettiva. Tuttalpiu si vorrebbe affidar
all'opera silenziosa e riservata della burocragenocratica. Ma € possibile perseguire il bene
comune tralasciandone il fondamento stabile, caierd e garante? Il bene é possibile solo nella
verita e nella verita intera. Per questa ragiomesano oggetto di negoziazione: su molte questioni,
infatti, si deve procedere attraverso mediaziobueni compromessi, ma ci sono valori che, per il
contenuto loro proprio, difficilmente sopportanodiaioni per quanto volenterose, giacché, questi
valori, non sono né quantificabili né parcellizzalpena trovarsi di fatto negati.

Vi ringrazio per la paziente e benevaltenzione e concludo questo intervento, prima dei
vostri lavori, con le sintetica e splendida affermoae di Papa Benedetto XVI in Germania: “In
Cristo c’é futuro, vita e gioia!”@melia, Berlino 22.9.2011). E questo e straordinariameet®,
poiché “senza Dio 'uomo non sa dove andare erieste nemmeno a comprendere chi egli sia”
(Benedetto XVI,Caritas in veritate n. 78). In Lui — come abbiamo ricordato all'imizi I'uomo
ritrova se stesso, la sua identita e vocaziorseriko del suo vivere, impegnarsi e morire, la raisur

6



della sua dignita. | cristiani hanno ricevuto ilndodella fede, un bagaglio dottrinale, morale e
sociale che ha ispirato e fondato quell’'umanesinemario di cui tutti godono anche se a volte
sembrano volerne dimenticare o rinnegare le raghtiche e sempre feconde. Portare a tutti e in
ogni ambiente questo patrimonio, con la coererelka diita e il coraggio della parola fino alle
conseguenze sociali, € un servizio doveroso paiché bene per tutti. Innanzitutto per i giovani,
che attendono di vedere in noi adulti dei puntritBrimento affidabili, e che hanno diritto di
nutrirsi ad una cultura fatta di ragioni nobilgpaci di suscitare entusiasmo e di sprigionareleuel
energie propositive che scopriamo con commoziondone cuori. Proprio per questo i Vescovi
italiani, che vivono accanto alla gente con i lsagerdoti e sentono pulsare la vita complessi deg
uomini d’oggi, hanno posto al centro degli Orientamtn Pastorali del decennio la missione
educativa. E’ un responsabilita che fa appellats the costituisce una sfida, ma anche rapprasent
un’ora promettente della storia alla quale nessleve mancare. Buon lavoro.



