
 1

Todi, 17.10.2011 
FORUM   DEL   MONDO   DEL   LAVORO 

 
INTERVENTO   DI   APERTURA 

Cardinale Angelo Bagnasco 
Arcivescovo di Genova 

Presidente della Conferenza Episcopale Italiana 
 

 
1.       Ringrazio per il cortese invito a porgere un saluto a questo Convegno promosso dal FORUM 
del mondo del lavoro. La comune ispirazione cristiana consente di fare, in un certo senso, un 
discorso di famiglia che  possa essere ascoltato con benevolenza e speriamo condiviso oltre questo 
uditorio. Il nostro animo è ancora segnato da quanto è accaduto sabato scorso a Roma, e non 
possiamo non esprimere la nostra totale esecrazione per la violenza organizzata da facinorosi che  
hanno turbato  molti che intendevano manifestare in modo pacifico le loro preoccupazioni. Alle 
Forze dell’Ordine va la nostra rinnovata gratitudine e stima per il loro servizio, che presiede lo 
svolgimento sicuro e ordinato della vita del Paese.   
          Che dei cristiani si incontrino per ragionare insieme sulla società  portando nel cuore la realtà 
della gente e i criteri della Dottrina sociale della Chiesa, è  qualcosa di cui tutti dovrebbero 
semplicemente rallegrarsi. E’ un segno di vivace consapevolezza, e di responsabile partecipazione 
alla vita della “città”. E’ espressione di quell’intelligenza d’ amore che nasce da Cristo Gesù: Egli 
continua a donarci la luce della sua Parola e la forza corroborante dell’ Eucaristia, cuore del 
discepolato e sorgente perenne della Chiesa. L’intreccio vitale di Parola, Sacramenti e vita, è infatti 
ciò che sostanzia la presenza del cristiano nel mondo e il suo servizio agli uomini. In forza della 
fede e della sequela Christi, il discepolo rivive la situazione di Pietro sul lago di Galilea, chiamato a 
rispondere all’invito del Maestro ad andare verso di Lui camminando sulle acque. E’ noto lo 
sviluppo della vicenda: egli scende dalla barca dove si trovava al sicuro e si avventura sulle onde. 
Ma poi, avvolto dalla notte, dal vento impetuoso, dalla burrasca crescente,  comincia ad affondare. 
Che cosa è successo nello spazio di pochi secondi? Che Pietro ha distratto lo sguardo dal volto di 
Gesù, si è attardato a guardare  le forze avverse della natura, e le ha commisurate con la sua 
piccolezza. Allora ha avuto paura ma, più profondamente, si è indebolita la fiducia nel Signore. 
L’eco della vicenda di Pietro illumina la situazione di ogni cristiano: egli è chiamato ad attraversare 
il mare del tempo, a camminare sulle acque fidandosi di Cristo senza mai distogliere gli occhi da 
Lui. Qualora si vedesse affondare, sarebbe il segno della sua “distrazione” dal Volto Santo,  del suo 
essere catturato dalle forze del mondo. E quando siamo presi dal mondo diventiamo “del “ mondo, 
anziché essere “nel” mondo ma non “del” mondo, e così diventiamo incapaci  di servire gli uomini. 
Non è dunque l’immedesimarsi al mondo che permette di servirlo meglio, ma il vivere nella verità 
di Dio anche quando questa sembra impossibile, quando è irrisa o non è compresa come il comando 
di  camminare sul mare. E questa verità è da annunciare con amore, senza paura di essere 
emarginati. E’  la sapienza  della croce  che ha ispirato e sostenuto, nelle diverse epoche, la 
presenza dei cattolici nelle istituzioni pubbliche e nel tessuto sociale del Paese; che ha contribuito in 
modo determinante a costruire l’anima dell’Italia prima ancora che l’Italia politica. E che dopo 
l’unificazione, a fronte di situazioni difficili e gravi, è stata presenza decisiva  per la ricostruzione 
del Paese, per l’elaborazione di un nuovo ordine costituzionale, per la promozione della libertà e lo 
sviluppo della società italiana. E neppure è mancato e non manca il convinto apporto  per l’apertura 
verso un’Europa unita, e per la salvaguardia della pace nel mondo. Questa storia è nota a tutti e 
sarebbe ingiusto dimenticarla o sminuirla.  
 
2.       Dobbiamo dunque riaffermare, innanzitutto,  il punto sorgivo della  presenza  sociale e civile 
dei cattolici: il primato della vita spirituale, quel guardare fermamente al volto di Cristo che con la 
forza del suo Spirito sprigiona  dinamismi virtuosi d’intelligenza e di dedizione. Qualora si 



 2

sbiadisse questo primato, i cristiani sarebbero omologati alla cultura dominante e a interessi 
particolari: in una parola, sarebbero sopraffatti dalle onde dove stava per affondare l’apostolo 
Pietro. L’esperienza  insegna da sempre  che, in ogni campo, non sono l’organizzazione efficiente o 
il coagulo di interessi materiali o ideologici che reggono gli urti della storia e degli egoismi di 
singoli o di parti, ma la consonanza delle anime e dei cuori, la verità e la forza degli ideali: 
“Considera sommo crimine – diceva il poeta latino Giovenale - preferire la propria sopravvivenza 
all’onore, e perdere per la vita le ragioni del vivere”.  E ciò vale non solo per il singolo individuo, 
ma anche per un Paese, una civiltà, una cultura. Se, in forza  del relativismo gnoseologico e morale,  
venissero corrosi i valori  che giustificano l’impegno della vita, allora verrebbero meno anche le 
fondamenta e le forze che sostengono la convivenza sociale, ed edificano una Nazione come 
comunità di vita e di destino. E’ questo patrimonio spirituale che permette l’unità culturale e sociale 
dei cristiani per essere, secondo la parola del Maestro, lievito e sale nella pasta. Tornando 
all’episodio evangelico, ci chiediamo: dove troviamo il volto di Cristo? Dove Lo possiamo, come 
Pietro, guardare fisso con gli occhi della fede e del cuore? La Chiesa, ricorda Sant’Ambrogio, è 
“misterium lunae”, cioè riflette la luce del suo Sposo e Signore. E nel grembo della Chiesa Madre  
risplende il Sacramento della Presenza reale di Dio nel mondo, la Santissima Eucaristia, memoriale 
della Pasqua del Signore, alla cui intimità Egli ci invita nel sacro convito. Sant’Agostino ci aiuta a 
comprendere il profondo rapporto tra il mistero eucaristico e la presenza del cristiano nel mondo: 
“Io sono il cibo dei forti (…) Tu non trasformerai me in te, come il cibo del corpo, ma sarai tu ad 
essere trasformato in me” (Confessioni VII, 10, 8). Nella santa comunione, dunque, siamo assimilati 
a Lui, conformati a Lui: la nostra individualità viene elevata non distrutta, si ritrova più ricca nella 
comunione trinitaria. Unendoci intimamente a Sé, nello stesso tempo Egli ci apre agli uomini e ce li 
fa riconoscere non solo come nostri simili ma come fratelli, e ci spinge ad amarli nelle diverse 
modalità del servizio, compresa la forma alta e nobile della politica. Alla politica, che ha la grande e 
difficile responsabilità di promuovere il bene comune, la Chiesa in ogni tempo ha guardato con 
rispetto e fiducia, riconoscendole la gravità del compito, le conquiste di volta in volta raggiunte per 
il bene della società, e sostenendo con la forza della preghiera coloro che hanno abbracciato questo 
servizio con onestà e impegno. Se per nessuno è possibile  l’assenteismo sociale,  per i cristiani è un 
peccato di omissione, infatti “da qui, dall’Eucaristia – scrive Papa Benedetto XVI – deriva dunque 
il senso profondo della presenza sociale della Chiesa, come testimoniano i grandi Santi sociali che 
sono stati sempre anime eucaristiche. Chi riconosce Gesù nell’Ostia santa, lo riconosce nel fratello 
che soffre, che ha fame e sete, che è forestiero, ignudo, malato, carcerato; ed è attento ad ogni 
persona, si impegna, in modo concreto, per tutti coloro che sono in necessità. Dal dono di amore di 
Cristo proviene pertanto la nostra speciale responsabilità di cristiani nella costruzione di una società 
solidale, giusta, fraterna” (Benedetto XVI, Omelia Corpus Domini, 23.6.2011).  
 
3.          Radicati e fondati in Cristo – come due milioni di giovani hanno meditato alla Giornata 
Mondiale della Gioventù a Madrid (agosto 2011) – i cristiani abitano la storia consapevoli di avere 
qualcosa di proprio da dire, qualcosa di decisivo per il bene dell’umanità. Qualcosa che è dato dalla 
fede, che si rivela pienamente in Gesù, ma che – in misura – è avvicinabile dalla ragione pensante e 
aperta: è l’autentica concezione dell’uomo, della sua dignità, dei suoi  bisogni veri, non  indotti e 
imposti da una cultura prona all’ideologia del  mercato. Senza questa visione, paragonabile al tesoro 
nascosto nel campo o alla perla preziosa, l’ordine sociale e civile si deforma e progressivamente si 
allontana dall’uomo. E’ con questo patrimonio universale che la comunità cristiana deve animare i 
settori prepolitici nei quali maturano mentalità e si affinano competenze, dove si fa cultura sociale e 
politica. “Non si tratta di predicare il Vangelo – scriveva Paolo VI – in fasce geografiche sempre 
più vaste o a popolazioni sempre più estese, ma anche di raggiungere e quasi sconvolgere mediante 
la forza del Vangelo i criteri di giudizio, i valori determinanti, i punti di interesse, le linee di 
pensiero, le fonti ispiratrici e i modelli di vita dell’umanità, che sono in contrasto con la Parola di 
Dio e con il disegno della salvezza” (Esortazione Apostolica, Evangelii nuntiandi, n. 19). 



 3

               E’ noto che non tutte le concezioni antropologiche sono equivalenti sotto il profilo morale; 
da umanesimi differenti discendono conseguenze opposte per la convivenza civile. Se si concepisce 
l’uomo in modo individualistico, come oggi si tende, come si potrà costruire una comunità solidale 
dove si chiede il dono e il sacrificio di sé? E se lo si concepisce in modo materialistico, chiuso alla 
trascendenza e centrato su se stesso, un grumo di materia caduto nello spazio e nel tempo, come 
riconoscerlo non “qualcosa” tra altre cose, ma “qualcuno” che è qualitativamente diverso dal resto 
della natura? E su che cosa potrà poggiare la sua dignità inviolabile? E quale sarà il fondamento 
oggettivo e non manipolabile dell’ordine morale? Solo Dio Creatore e Padre può fondare e garantire 
la più alta delle creature, l’uomo. Per questo, dove la religione subisce l’emarginazione palese o 
subdola, dove si pretende di  confinarla nella sfera individuale come una questione  priva di valenza 
pubblica - magari con la motivazione del  primato della testimonianza silenziosa puntiforme o della 
neutralità rispettosa - l’uomo rapidamente declina sotto l’imperio di logiche illiberali, e diventa 
preda di poteri ridenti ma disumani. La dimensione religiosa è storicamente innegabile, e si rivela 
anche ai nostri giorni una dimensione incoercibile dell’essere e dell’agire dell’uomo: negarla o non 
riconoscerne la dimensione pubblica, significa creare una società violenta, chiusa e squilibrata a 
tutti i livelli, personale, interpersonale, civile. Una società incapace di pensare e tanto più di attuare 
il bene comune, scopo della società giusta. Il bene comune, infatti, comporta tutte le dimensioni 
costitutive dell’uomo, quindi deve riconoscere anche la sua apertura a Dio, la sua dimensione 
religiosa. E dato che la persona è un essere in relazione, ciò che universalmente lo riguarda ha 
sempre una valenza anche sociale: “Relegare la fede nell’ambito meramente privato, mina la verità 
dell’uomo e ipoteca il futuro della cultura e della società. Al contrario, rivolgere lo sguardo al Dio 
vivo, garante della nostra libertà e della verità, è una premessa per arrivare ad una umanità nuova” 
(Benedetto XVI, Lettera ai Vescovi spagnoli, 8.7.2006). 
           Per questo la religione non è un problema per la società moderna ma, al contrario, una risorsa 
e una garanzia: la Chiesa non cerca privilegi, né vuole intervenire in ambiti estranei alla sua 
missione, ma deve poter esercitare liberamente questa sua missione. I cristiani da sempre sono 
presenza viva  nella storia,  consapevoli che la fede in Cristo, con le sue implicazioni 
antropologiche, etiche e sociali, è un bene anche per la Città. Ed hanno costituito una presenza di 
coagulo per ogni contributo compatibile con l’antropologia relazionale e trascendente, e con il 
progetto di società aperta e solidale che ne consegue. Sono diventati nella società civile massa 
critica, capace di visione e di reti virtuose, per contribuire al bene comune che è composto di “terra” 
e di “cielo”. Il  patrimonio di dottrina e di sapienza che costituisce la terra solida e la bussola per il 
cammino, forma il corpus della Dottrina sociale della Chiesa: esso, alimentato nella comunione 
ecclesiale, è un tesoro provvidenziale, insuperabile e necessario per i cattolici che vogliono servire 
la città degli uomini nei suoi diversi ambiti, ed è  disponibile a tutti. Per questo non possono 
arretrare di fronte alle sfide. Siamo grati al Santo Padre Benedetto XVI che, nella visita alla Diocesi 
di Lamezia Terme, ancora una volta ha ricordato quanto è opportuna “la Scuola di Dottrina Sociale 
della Chiesa, sia per la qualità articolata della proposta, sia per la sua capillare divulgazione. 
Auspico – aggiungeva – che da tali iniziative scaturisca una nuova generazione di uomini e donne 
capaci di promuovere non tanto interessi di parte, ma il bene comune” (Lamezia Terme, Omelia 9-
10.2011). La Dottrina Sociale della Chiesa non è un insieme di argomenti slegati e chiusi, ma un 
corpo organico con un centro vitale e dinamico che è la natura umana con i suoi dinamismi e le sue 
leggi. Solo riconoscendo nei fatti e senza sconti questo dato universale e irrinunciabile - questo 
“patrimonio valoriale genetico” che crea unità culturale – è possibile guardare in modo coerente e 
costruttivo ai vari areopaghi del mondo.   
         E’ opportuno ripetere che non c’è motivo di temere per la laicità dello Stato, infatti il principio 
di laicità inteso “come autonomia della sfera civile e politica da quella religiosa ed ecclesiastica – 
ma non da quella morale – è un valore acquisito e riconosciuto dalla Chiesa e appartiene al 
patrimonio di civiltà che è stato raggiunto. (…) La laicità, infatti, indica in primo luogo 
l’atteggiamento di chi rispetta le verità che scaturiscono dalla conoscenza naturale dell’uomo che 
vive in società, anche se tali verità sono nello stesso tempo insegnate da una religione specifica, 



 4

poiché la verità è una” (Congregazione della Dottrina della Fede, Nota dottrinale circa alcune 
questioni riguardanti l’impegno e il comportamento dei cattolici nella vita politica, 24.11.2002, n. 
6). E poiché solo scegliendo la verità che l’uomo è per natura, egli giunge alla propria perfezione, 
allora la morale è liberazione dell’uomo e la fede cristiana è l’avamposto della libertà umana. 
              Tuttavia bisogna ricordare che il riconoscimento della rilevanza pubblica delle fedi 
religiose se per un verso è un valore auspicabile e dovuto, dall’altro è fortemente insufficiente in 
ordine alla costruzione del bene comune e allo stesso concetto di vera laicità. Infatti esso è – 
potremmo dire – come una cornice di apprezzabile valore, ma che deve essere riempita di contenuti. 
La laicità positiva, infatti, non può ridursi a rispetto e a procedure corrette,  ma, anche qui, deve 
misurarsi con l’uomo per ciò che è in se stesso universalmente, cioè con la sua natura. E’ questa che 
invera le diverse culture e che ne misura la bontà o, se si vuole, l’intrinseco livello di umanesimo. 
 
4.            I fedeli laici sanno che è loro dovere  lavorare per il giusto ordine sociale, anzi è un debito 
di servizio che hanno verso il mondo in forza dell’antropologia illuminata dalla  fede e dalla 
ragione. E’ questo il motivo per cui non possono tacere. Nel Documento conclusivo della XLVI 
Settimana sociale dei Cattolici italiani a Reggio Calabria si legge: “Noi tutti, come Chiesa e come 
credenti, siamo chiamati al grande compito di servire il bene comune della civitas italiana in un 
momento di grave crisi e allo stesso tempo di memoria dei centocinquant’ anni di storia 
politicamente unitaria. Vedercelo affidato può stupire e richiede prudenza, ma non deve generare 
paura o peggio ancora indifferenza” (XLVI Settimana sociale dei Cattolici italiani, Documento 
conclusivo, Reggio Calabria ottobre 2010, n. 20). Come sempre, vogliamo portare il nostro 
contributo, consapevoli che, storicamente, “se non abbiamo fatto abbastanza nel mondo, non è 
perché siamo cristiani, ma perché non lo siamo abbastanza” (CEI, La Chiesa Italiana e le 
prospettive del Paese, 1981, n.13).  Quanto più le difficoltà culturali e sociali sono gravi, i cristiani 
tanto più si sentono  chiamati in causa per portare il loro contributo specifico, chiaro, e deciso, 
senza complessi di sorta e senza diluizioni ingiustificabili, poiché  l’uomo non è un prodotto della 
cultura, come si vuole accreditare,  e la società non è il demiurgo che si compiace di elargirgli 
questo o quel riconoscimento secondo convenienze economiche,  schemi ideologici o dinamiche 
maggioritarie. L’uomo è in sé il valore per eccellenza, che di volta in volta si rifrange in una cultura 
che tale è quando non lo imprigiona, consentendogli di porsi in continuo rapporto con  la propria 
verità. Egli, infatti, porta nel suo essere un dover-essere che costituisce la morale naturale. Esiste, 
insomma, un “terreno solido e duraturo” (Benedetto XVI, Discorso ai Rappresentanti del Consiglio 
d’Europa, 8.9.2010), che è quello dei principi o valori “essenziali e nativi” (Giovanni Paolo II, 
Evangelium vitae, n. 71), quindi irrinunciabili  non perché non si debbano argomentare ma perché, 
nel farlo e nel legiferare, non possono essere intaccati in quanto inviolabili, inalienabili e indivisibili 
(cfr Benedetto XVI, Discorso cit.). Essi appartengono, per così dire, al DNA della natura umana, al 
ceppo vivo e originario di ogni altro germoglio valoriale. Il Santo Padre Benedetto XVI, nella 
“Caritas in veritate”, dopo aver osservato che “la verità dello sviluppo consiste nella sua integralità” 
(n.18), ricorda al mondo che il vero sviluppo ha un centro vitale e propulsore, e questo è “l’apertura 
alla vita” (n. 28).  
             Oggi l’attenzione generale è puntata con ragione ai grandi problemi del lavoro, 
dell’economia, della politica, della solidarietà e della pace: problemi che oggi  attanagliano 
pesantemente persone, famiglie e collettività, specialmente i giovani. La sensibilità e la presenza  
costante della Chiesa sul versante dell’etica sociale è sotto gli occhi di tutti e nessuno la può, nella 
sua millenaria  storia, onestamente negare. E’ parte del messaggio cristiano, né è una conseguenza: 
“Chi infatti non ama il proprio fratello che vede, non può amare Dio che non vede” (1Gv 4,20). 
L’incalcolabile  rete di vicinanza e di solidarietà che abbraccia l’intero territorio nazionale grazie ai 
nostri sacerdoti,  consacrati, innumerevoli volontari, rappresenta una mano tesa trasparente e 
universalmente nota: è quotidianamente frequentata da un crescente  stuolo di fratelli e sorelle in 
difficoltà che ricevono ascolto, aiuto, attenzione. Ed è sempre più anche luogo di  incontro e di 
concreta integrazione tra popoli, religioni e culture. Il Signore Gesù, Figlio di Dio e Salvatore del 



 5

mondo, ispira e sostiene questa rete di fraterna carità che si avvale di risorse provvidenziali, e di 
quell’amore gratuito che nessun codice di diritto positivo può stabilire e garantire, perché esso viene 
dall’Alto. Ed è ogni giorno da invocare da Dio e da rinnovare in Dio, come dono e compito verso 
tutti. La  ricaduta sociale della fede cristiana appartiene al patrimonio dottrinale, segna la missione 
della Chiesa e ispira la prassi della cristianità. Anche circa il tema critico e complesso del lavoro, la 
Chiesa non da ora  segue le vicende in modo attento  e partecipe e, nei limiti delle sue competenze, 
si pone a fianco dei diversi protagonisti con una presenza discreta, rispettosa e responsabile.  Oggi, 
dunque, la sensibilità generale è puntata in modo speciale sull’uomo nello sviluppo della sua vita 
terrena, e quindi sulle vie migliori per assicurare  giustizia sociale,  lavoro,  casa e salute,  rete 
accogliente e solidale,  pace: valori, questi e altri, che vanno a descrivere ciò che è chiamata “etica 
sociale”.  
 
5.           Ma la giusta preoccupazione verso questi temi non deve far perdere di vista la posta in 
gioco che è forse meno evidente, ma che sta alla base di ogni altra sfida: una specie di metamorfosi 
antropologica. Sono in gioco, infatti, le sorgenti stesse dell’uomo: l’inizio e la fine della vita umana, 
il suo grembo naturale che è l’uomo e la donna nel matrimonio, la libertà religiosa ed educativa che 
è condizione indispensabile per porsi davanti al tempo e al destino. Proprio perché sono “sorgenti” 
dell’uomo, questi principi sono chiamati “non negoziabili”. Quando una società s’ incammina verso 
la negazione della vita, infatti, “finisce per non trovare più le motivazioni e le energie necessarie per 
adoperarsi a servizio del vero bene dell’uomo. Se si perde la sensibilità personale e sociale verso 
l’accoglienza di una nuova vita, anche altre forme di accoglienza utili alla vita sociale si 
inaridiscono” (Benedetto XVI, Caritas in veritate, n. 28). Senza un reale rispetto di questi valori 
primi, che costituiscono l’etica della vita, è illusorio pensare ad un’etica sociale che vorrebbe 
promuovere l’uomo ma in realtà lo abbandona nei momenti di maggiore fragilità. Ogni altro valore 
necessario al bene della persona e della società, infatti, germoglia e prende linfa dai primi, mentre 
staccati dall’accoglienza in radice della vita, potremmo dire della “vita nuda”, i valori sociali 
inaridiscono. Ecco perché nel “corpus” del bene comune non vi è un groviglio di equivalenze 
valoriali da scegliere a piacimento, ma esiste un ordine e una gerarchia costitutiva. Nella coscienza 
universale sancita dalle Carte internazionali è espressa una acquisita sensibilità verso i più poveri e 
deboli della famiglia umana, e quindi è affermato il dovere di mettere in atto ogni efficace misura di 
difesa, sostegno e promozione. Ciò è una grande conquista, salvo poi – questa dichiarazione – non 
sempre corrispondere alle  politiche reali. Ma, ci chiediamo, chi è più debole e fragile, più povero, 
di coloro che neppure hanno voce per affermare il proprio diritto, e che spesso nemmeno possono 
opporre il proprio volto?...Vittime invisibili ma reali! E chi è più indifeso di chi non ha voce perché 
non l’ha ancora o, forse, non l’ha più? E, invero, la presa in carica dei più poveri e indifesi non 
esprime, forse, il grado più vero di civiltà di un corpo sociale e del suo ordinamento? E non modella 
la forma di pensare e di agire - il costume - di un popolo, il suo modo di rapportarsi nel proprio 
interno, di sostenere le diverse situazioni della vita adulta sia con codici strutturali adeguati, sia nel 
segno dell’attenzione e della gratuità personale? Questo insieme di atteggiamenti e di 
comportamenti propri dei singoli, ma anche della società e dello Stato,  manifesta  il livello di 
umanità o, per contro, di cinismo paludato, di un popolo e di una Nazione.  La nostra Europa, come 
l’intero Occidente segnato da una certa cultura radicale fortemente individualista, si trova da tempo 
sullo spartiacque tra l’umano e il suo contrario. Questi temi non sono rimandabili quasi fossero 
secondari; in realtà formano la “sostanza etica” di base del nostro vivere insieme. Già nel 1992, i 
Vescovi italiani scrivevano: "L'elaborazione di una diversa cultura dell'uomo e della convivenza 
sociale è il problema più serio, la più grande sfida che la società italiana deve  affrontare" (CEI, 
Evangelizzare il sociale, n. 89). 
 
6.           Una obiezione ricorrente è che i cristiani vorrebbero imporre, nella sfera politica e civile, in 
un contesto pluralistico e complesso, dei valori confessionali, anziché prendere atto dei 
cambiamenti culturali e comportamentali, e semplicemente registrarli dando loro dignità giuridica 



 6

in nome del pluralismo e del principio di tolleranza. L’obiezione contiene due aspetti. Il primo – il 
più evidente – la tesi secondo cui il cristianesimo sarebbe arrogante e pericoloso alla democrazia. 
Ma Papa Benedetto XVI, di recente, precisava al Parlamento di Berlino: “Contrariamente ad altre 
grandi religioni, il cristianesimo non ha mai imposto allo Stato e alla società un diritto rivelato, mai 
un ordinamento giuridico derivante dalla Rivelazione. Ha invece rimandato alla natura e alla 
ragione quali vere fonti del diritto – ha rimandato all’armonia tra ragione oggettiva e soggettiva, 
un’armonia che però presuppone l’essere ambedue le sfere fondate nella Ragione creatrice di Dio 
(…) Dal (…) legame precristiano tra diritto e filosofia parte la via che porta, attraverso il Medioevo 
cristiano, allo sviluppo giuridico dell’Illuminismo fino alla Dichiarazione dei Diritti umani” 
(Discorso al Parlamento Federale, Berlino 22.9.2011; cfr anche Congregazione per la dottrina della 
fede, Nota cit.). Per questa ragione le esigenze etiche fondamentali “non esigono in chi le difende la 
professione di fede cristiana, anche se la dottrina della Chiesa le conferma e le tutela sempre e 
dovunque come servizio disinteressato alla verità dell’uomo e al bene comune delle società civili” 
(Nota cit. n. 5). 
          Ma vi è anche una seconda tesi nell’obiezione riportata: sembra che lo scopo precipuo degli 
Ordinamenti civili debba essere quello di registrare e ordinare i comportamenti e i desideri 
soggettivi, dal momento che il relativismo culturale sfocia inevitabilmente nel pluralismo etico, e 
questo viene ritenuto da alcuni la condizione della democrazia. Avviene così che nella sfera 
culturale si rivendica la più assoluta autonomia delle scelte morali, e nella sfera legislativa si 
formulano leggi che prescindono dall’etica naturale, come se tutte le concezioni della vita fossero 
equivalenti. A fronte di tale concezione, mi torna alla memoria lo Stato Leviatano di Hobbes, 
secondo il quale esso esiste come necessario gendarme che regola gli istinti violenti di tutti contro 
tutti. La Dottrina sociale della Chiesa, il pensiero universale e l’esperienza, offrono in verità una 
visione ben più alta e nobile dello Stato. In questo decisivo orizzonte, il Consiglio delle Conferenze 
Episcopali Europee, a conclusione dell’incontro annuale svoltosi in Croazia, così si è espresso a 
nome di tutti i Vescovi del Continente: “Siamo convinti che la coscienza umana è capace di aprirsi 
ai valori presenti nella natura creata e redenta da Dio per mezzo di Gesù Cristo. La Chiesa, 
consapevole della sua missione di servire l’uomo e la società con l’annuncio di Cristo Salvatore, 
ricorda le implicazioni antropologiche e sociali che da Lui derivano. Per questa ragione non cessa di 
affermare i valori fondamentali della vita, del matrimonio fra un uomo e una donna, della famiglia, 
della libertà religiosa ed educativa: valori sui quali si impianta ed è garantito ogni altro valore 
declinato sul piano sociale e politico” (CCEE, Assemblea plenaria, Zagabria 3.10.2010).  
            A volte si sente affermare che di questi valori non bisognerebbe  parlare perché “divisivi” e 
quindi inopportuni e scorretti, mentre quelli riguardanti l’etica sociale avrebbero una capacità 
unitiva generale. L’invito, non di rado esplicito, sarebbe quello di avvolgerli  in un cono d’ombra e 
di silenzio, relegarli sempre più sullo sfondo privato di ciascuno, come se fossero un argomento 
scomodo, quindi socialmente e politicamente inopportuno. L’invito è spesso di far finta di niente, di 
“lasciarli al loro destino”, come se turbassero la coscienza collettiva. Tuttalpiù si vorrebbe affidarli 
all’opera silenziosa e riservata della burocrazia tecnocratica. Ma è  possibile perseguire il bene 
comune tralasciandone il fondamento stabile, orientativo e garante? Il bene è possibile solo nella 
verità e nella verità intera. Per questa ragione non sono oggetto di negoziazione: su molte questioni, 
infatti, si deve procedere attraverso mediazioni e buoni compromessi, ma ci sono valori che, per il 
contenuto loro proprio, difficilmente sopportano mediazioni per quanto volenterose, giacché, questi 
valori, non sono né quantificabili né parcellizzabili, pena trovarsi di fatto negati. 
 
           Vi ringrazio per la paziente e benevola attenzione e concludo questo intervento, prima dei 
vostri lavori, con le sintetica e splendida affermazione di Papa Benedetto XVI in Germania: “In 
Cristo c’è futuro, vita e gioia!” (Omelia, Berlino 22.9.2011). E questo è straordinariamente vero, 
poiché  “senza Dio l’uomo non sa dove andare e non riesce nemmeno a comprendere chi egli sia” 
(Benedetto XVI, Caritas in veritate, n. 78). In Lui – come abbiamo ricordato all’inizio -  l’uomo 
ritrova se stesso, la sua identità e vocazione, il senso del suo vivere, impegnarsi e morire, la misura 



 7

della sua dignità. I cristiani hanno ricevuto il dono della fede, un bagaglio dottrinale, morale e 
sociale che ha ispirato e fondato quell’umanesimo plenario di cui tutti godono anche se a volte 
sembrano volerne dimenticare o rinnegare le radici antiche e sempre feconde. Portare a tutti e in 
ogni ambiente  questo patrimonio, con la coerenza della vita e il coraggio della parola fino alle 
conseguenze  sociali, è un servizio doveroso poiché è un bene per tutti. Innanzitutto per i giovani, 
che attendono di vedere in noi adulti dei punti di riferimento  affidabili, e che hanno diritto di 
nutrirsi ad una cultura fatta di ragioni  nobili, capaci di suscitare entusiasmo e di sprigionare quelle 
energie propositive che scopriamo con commozione nei loro cuori. Proprio per questo i Vescovi 
italiani, che vivono accanto alla gente con i loro sacerdoti e sentono pulsare   la vita complessa degli 
uomini d’oggi, hanno posto al centro degli Orientamenti Pastorali del decennio la missione 
educativa. E’ un responsabilità che fa appello a tutti, che costituisce una sfida, ma anche rappresenta 
un’ora promettente della storia alla quale nessuno deve mancare. Buon lavoro.  
 
                                                                                          
 
 
 
 
 
          


